
ZONA PASTORALE SAN VITALE FUORI LE MURA 
- DIOCESI DI BOLOGNA - 

 

 

 

 

 

 

 

S. Antonio di Savena S. Giacomo della Croce del Biacco S. Rita 

       

 

  
 

 

 

Parrocchia di S. Antonio di Savena  
Via Massarenti, 59 – 40138 Bologna - Tel. 051 342101   
e-mail: parrocchia@santantoniodisavena.it        sito: www.santantoniodisavena.it 

orari segreteria da lunedì a venerdì 8.30-11.00 e 17.00-19.00 
UniCredit BANCA: IT 73 S 02008 02483 000020010778 

DOMENICA 28 DICEMBRE – SANTA FAMIGLIA –  

SS. INNOCENTI – 

SABATO 27 DICEMBRE –  OTTAVA DI NATALE - S. GIOVANNI AP. 

Lett.: 1Gv 1,1-4; Sal 96; Gv 20,2-8    - ore 18.30 vespertina  

DOMENICA 28 DICEMBRE – OTTAVA DI NATALE – SANTA FAMIGLIA – SS. INNOCENTI MARTIRI 

Lett.: Sir 3,2-6.12-14; Sal 127; Col 3,12-21; Mt 2,13-15.19-23 

- S. Messe ore: 10.00, 11.30,  

15.00 in lingua francese;  

18.30 vespertina 

- ore 10.15 Messa al S. Anna  

 

- ore 16.30 in San Petronio Santa 

Messa di chiusura del Giubileo 
 

INDICAZIONI PER LA CONCLUSIONE DIOCESANA DEL GIUBILEO  
BASILICA DI S. PETRONIO DOMENICA 28 DICEMBRE 2025 

La celebrazione diocesana conclusiva del Giubileo si terrà Domenica 28 dicembre 2025 nella 

Basilica di S. Petronio. La Messa Solenne avrà inizio alle ore 16,30 e sarà possibile accedere per 

tempo alla Basilica per trovare posto. 

All’ingresso della Basilica di S. Petronio da Piazza Maggiore saremo accolti dall’immagine del 

Crocifisso del Beato Bartolomeo Maria Dal Monte che ha aperto la processione con cui è iniziato 

l’anno giubilare a Bologna e che è stato venerato in cattedrale accanto al battistero tutto 

quest’anno santo. 

La santa comunione sarà distribuita sotto le due specie, nella pienezza del segno eucaristico.  

Dopo la comunione il Canto solenne del Magnificat esprimerà il nostro ringraziamento per il 

dono dell’anno santo.  

Al termine l’Arcivescovo consegnerà un segnalibro a ricordo.  

Alla celebrazione sono convocati anche tutti i cori parrocchiali della Diocesi per animare insieme 

la celebrazione sotto la guida del coro della Cattedrale.  

Tutti i ministri ordinati, istituiti e i ministranti e religiosi sono invitati a  

partecipare alla celebrazione con gli abiti liturgici o abito corale, trovandosi  

nei luoghi indicati all’interno della Basilica di S. Petronio entro le ore 16.00. 

Tutti parteciperanno alla processione introitale dal fondo della Basilica. 

mailto:parrocchia@santantoniodisavena.it
http://www.santantoniodisavena.it/


LUNEDÌ 29 DICEMBRE – ORE 7.30 LODI - 8.00 S. MESSA – OTTAVA DI NATALE 

- ore 20.00 Servizio di volontariato al dormitorio “Casa Willy”  

MARTEDÌ 30 DICEMBRE – ORE 7.40 LODI - 8.00 S. MESSA – OTTAVA DI NATALE 
- ore 20.00 Servizio di volontariato al dormitorio “Casa Willy”  

MERCOLEDÌ 31 DICEMBRE – ORE 7.30 LODI - 8.00 S. MESSA – SAN SILVESTRO – OTTAVA DI NATALE 

NON CI PUÒ ESSERE LA MESSA PREFESTIVA 

-ore 18.00 Basilica di San Petronio, Primi Vespri e Te Deum di ringraziamento presieduto 

dall’Arcivescovo Cardinale Matteo Maria Zuppi 

-ore 19.00 vespro con recita del Te Deum in parrocchia 

-ore 20.00 Servizio di volontariato al dormitorio “Pallavicini” e lungo le strade della città  

 

 

 

Noi ti lodiamo, Dio *  
ti proclamiamo  Signore. 
O eterno Padre, *  
tutta la terra ti adora. 
  

A te cantano gli angeli *  
e tutte le potenze dei cieli: 
Santo, Santo, Santo *  
il Signore Dio dell'universo. 
  

I cieli e la terra *  
sono pieni della tua gloria. 
Ti acclama il coro degli 
apostoli*  
e la candida schiera dei martiri; 
  

le voci dei profeti si uniscono 
nella tua lode; * 
la santa Chiesa proclama la tua 
gloria, 

adora il tuo unico figlio, * 
e lo Spirito Santo Paraclito. 
 

O Cristo, re della gloria, *  
eterno Figlio del Padre, 
tu nascesti dalla Vergine 
Madre*  
per la salvezza dell'uomo. 
  

Vincitore della morte, * 
hai aperto ai credenti il regno 
dei cieli. 
Tu siedi alla destra di Dio, nella 
gloria del Padre. * 
Verrai a giudicare il mondo alla 
fine dei tempi.  
 

Soccorri i tuoi figli, Signore, * 
che hai redento col tuo sangue 
prezioso. 
Accoglici nella tua gloria * 
nell'assemblea dei santi. 
  

Salva il tuo popolo, Signore, * 
guida e proteggi i tuoi figli. 

Ogni giorno ti benediciamo, * 
lodiamo il tuo nome per 
sempre. 
  

Degnati oggi, Signore, *  
di custodirci senza peccato. 
Sia sempre con noi la tua 
misericordia: *  
in te abbiamo sperato. 
  

Pietà di noi, Signore, *  
pietà di noi. 
Tu sei la nostra speranza, *  
non saremo confusi in eterno. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ANNO NUOVO 2026 

        GIOVEDÌ 1 GENNAIO 2026 – OTTAVA DI NATALE, SOLENNITÀ DI MARIA 

SANTISSIMA, MADRE DI DIO - 59° GIORNATA MONDIALE DELLA PACE 

Lett: Nm 6,22-27; Sal 66; Gal 4,4-7; Lc 2,16-21  

- S. Messe ore: 10.00, 11.30; ore 15.00 in lingua francese; 18.30 vespertina 

- ore 10.15 S. Messa al S. Anna per i residenti 

- ore 14:45-17:00 - Piazza VIII agosto-Piazza del Nettuno - 10^ 

MARCIA DELLA PACE E DELL'ACCOGLIENZA - CITTA' DI BOLOGNA - 

Dalla parte delle vittime 

DISARMATI E DISARMANTI 

- ore 17.30 in Cattedrale S. Pietro, Messa per la Solennità di Maria Santissima Madre di Dio e 59ª 

Giornata mondiale della Pace, presiede l’Arcivescovo Card. Zuppi 

- ore 17.00-24.00: ADORAZIONE EUCARISTICA CON IL SANTISSIMO ESPOSTO con 

Adorazione Guidata dalle 17.00 alle 18.00, approfondimento delle Letture di 

Domenica dalle 18.30 alle 19.30 



VENERDÌ 2 GENNAIO – ORE 7.30 LODI - 8.00 S. MESSA – 

- ore 19.00 cappella della Madonna, preghiera del Rosario con affidamento dei figli  

- ore 20.30 Servizio dei Giovani del Treno dei Clochard per dare presenza e cena ai Senza Tetto 

del Dormitorio, per quanti sostano in via del Porto, in stazione e sotto i portici 

SABATO 3 GENNAIO  –  SANTISSIMO NOME DI GESÙ 

- ore 18.30 vespertina  

DOMENICA 4 GENNAIO – 2° DI NATALE 

Lett.: Sir 24,1-2.8-12 NV 24.1-4.12-16; Sal 147; Ef 1,3-6.15-18; Gv 1,1-18 

- S. Messe ore: 10.00, 11.30, 15.00 in lingua francese; 18.30 vespertina 

- ore 10.15 Messa al S. Anna  

 

 

 

 
 
  
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 LA GIOIA DI CREDERE AL VANGELO NELLA SFIDA  

DEL MONDO DI OGGI 

in cammino con Papa Francesco a partire dalla Evangeli Gaudium 

Percorso formativo aperto a tutti 

 Una volta al mese di domenica dopo la messa delle 10.00 (dalle 11.15 alle 12.35 circa) 
garantito il servizio di animazione bimbi 

18 GENNAIO 2026 

15 FEBBRAIO 2026 

15 MARZO 2026 

19 APRILE 2026 

10 MAGGIO 2026 

 

 

GRUPPO DI VANGELO DI MATTEO 
 “Tutta la Scrittura, ispirata da Dio, è anche utile per insegnare, convincere, 

correggere ed educare nella giustizia, perché l’uomo di Dio sia completo e ben 
preparato per ogni opera buona” (2Tm 3, 16) 

Gli incontri si terranno ogni 15 giorni, alle ore 21.00 in sala Emidio:
 

07 Gen. 2026  Gesù in Galilea (4,12-25) 

21 Gen. 2026  Il discorso sul monte (5,1-7,29) 

11 Feb. 2026  Miracoli di Gesù (8,1-9,34) 

25 Feb. 2026  Il discorso sulla missione (9,35-10,42) 

11 Mar. 2026  Discussioni su Gesù (11,1-12,50) 

25 Mar. 2026  Il discorso delle parabole (13,1-52) 

08 Apr. 2026 Rivelazione di Gesù: rifiuto e fede (13,53-
17,27) 

22 Apr. 2026  Il discorso sulla comunità dei discepoli (18,1-
35) 

06 Mag. 2026  Dalla Galilea alla Giudea (19,1-20,34) 

20 Mag. 2026  Gesù a Gerusalemme (21,1-23,39) 

 03 Giu. 2026 Il discorso sugli ultimi tempi (24,1-25,46) 

 17 Giu. 2026  Passione e morte di Gesù (26,1-27,66) 

    Risurrezione di Gesù (28,1-2)

Con il Mercatino di Natale sono stati raccolti €646 
Tutto il ricavato andrà per le spese della parrocchia 

Grazie a tutti 

Richieste da parte di ALBERO di CIRENE: 

- Servono COPERTE 
- - Scarpe da uomo 

- Vestiti da uomo: pantaloni, jeans, felpe calde, maglioni, giacche, calzettoni, magliette, 
canottiere, calzini, mutande 
 



È tempo di sostenere la vita di parrocchia con il nostro contributo tenendo 

conto delle spese che abbiamo 
 Le offerte a favore della Parrocchia di S. Antonio di Savena, possono essere fatte in varie 
modalità e momenti: 

- con bonifico, sul conto corrente intestato a Parrocchia di S. Antonio di Savena, IBAN: 
UniCredit Banca IT 73 S 02008 02483 000020010778 

- con contanti o bancomat/carta in segreteria parrocchia dal lunedì al venerdì dalle 8.30 
alle 11.00 e dalle 17.00 alle 19.00 

- in oltre possono essere effettuate anche in modo elettronico e a distanza, 
è stato attivato Satispay, pertanto per coloro che utilizzano 
l’applicazione è sufficiente inquadrare il QRcode e decidere quanto 
donare. 

Grazie infinite a tutti 

 
 

In occasione della festa del nostro Patrono, S. Antonio 

Abate, nel giorno a lui dedicato ci troveremo assieme 

per il tradizionale  CENONE DI SANT’ANTONIO  

                SABATO 17 GENNAIO 2026 
             prenotarsi in segreteria  

           entro GIOVEDÌ 15 GENNAIO 

     dal lunedì al venerdì: 9.00-11.00 e 17.15-19.00  

                telefonando (dal 7 gennaio) allo 051 342101 

                        via mail a parrocchia@santantoniodisavena.it  

           Quote di partecipazione:  

        € 25,00 per gli adulti;   

       € 10,00 per i bambini da 5 a 11 anni 

       Gratuito per i bambini fino a 4 anni 

SERATA AMICHEVOLMENTE ASSIEME QUALE GRANDE FAMIGLIA 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:parrocchia@santantoniodisavena.it


MESSAGGIO DI PAPA LEONE XIV 
PER LA LIX GIORNATA MONDIALE DELLA PACE 

1° GENNAIO 2026 

La pace sia con tutti voi. 
Verso una pace disarmata e disarmante 

 “La pace sia con te!”. 

Questo antichissimo saluto, ancora oggi quotidiano in molte culture, la 
sera di Pasqua si è riempito di nuovo vigore sulle labbra di Gesù risorto. 
«Pace a voi» ( Gv 20,19.21) è la sua Parola che non soltanto augura, ma realizza un definitivo 
cambiamento in chi la accoglie e così in tutta la realtà. Per questo i successori degli Apostoli danno 
voce ogni giorno e in tutto il mondo alla più silenziosa rivoluzione: “La pace sia con voi!”. Fin dalla 
sera della mia elezione a Vescovo di Roma, ho voluto inserire il mio saluto in questo corale 
annuncio. E desidero ribadirlo: questa è la pace del Cristo risorto, una pace disarmata e una pace 
disarmante, umile e perseverante. Proviene da Dio, Dio che ci ama tutti incondizionatamente.   

La pace di Cristo risorto 

Ad aver vinto la morte e abbattuto i muri di separazione fra gli esseri umani (cfr Ef 2,14) è il Buon 
Pastore, che dà la vita per il gregge e che ha molte pecore al di là del recinto dell’ovile 
(cfr Gv 10,11.16): Cristo, nostra pace. La sua presenza, il suo dono, la sua vittoria riverberano nella 
perseveranza di molti testimoni, per mezzo dei quali l’opera di Dio continua nel mondo, 
diventando persino più percepibile e luminosa nell’oscurità dei tempi. 

Il contrasto fra tenebre e luce, infatti, non è soltanto un’immagine biblica per descrivere il travaglio 
da cui sta nascendo un mondo nuovo: è un’esperienza che ci attraversa e ci sconvolge in rapporto 
alle prove che incontriamo, nelle circostanze storiche in cui ci troviamo a vivere. Ebbene, vedere 
la luce e credere in essa è necessario per non sprofondare nel buio. Si tratta di un’esigenza che i 
discepoli di Gesù sono chiamati a vivere in modo unico e privilegiato, ma che per molte vie sa 
aprirsi un varco nel cuore di ogni essere umano. La pace esiste, vuole abitarci, ha il mite potere di 
illuminare e allargare l’intelligenza, resiste alla violenza e la vince. La pace ha il respiro dell’eterno: 
mentre al male si grida “basta”, alla pace si sussurra “per sempre”. In questo orizzonte ci ha 
introdotti il Risorto. In questo presentimento vivono le operatrici e gli operatori di pace che, nel 
dramma di quella che Papa Francesco ha definito “terza guerra mondiale a pezzi”, ancora resistono 
alla contaminazione delle tenebre, come sentinelle nella notte. 

Il contrario, cioè dimenticare la luce, è purtroppo possibile: si perde allora di realismo, cedendo a 
una rappresentazione del mondo parziale e distorta, nel segno delle tenebre e della paura. Non 
sono pochi oggi a chiamare realistiche le narrazioni prive di speranza, cieche alla bellezza altrui, 
dimentiche della grazia di Dio che opera sempre nei cuori umani, per quanto feriti dal peccato. 
Sant’Agostino esortava i cristiani a intrecciare un’indissolubile amicizia con la pace, affinché, 
custodendola nell’intimo del loro spirito, potessero irradiarne tutt’intorno il luminoso calore. Egli, 
indirizzandosi alla sua comunità, così scriveva: «Se volete attirare gli altri alla pace, abbiatela voi 
per primi; siate voi anzitutto saldi nella pace. Per infiammarne gli altri dovete averne voi, 
all’interno, il lume acceso».  

Sia che abbiamo il dono della fede, sia che ci sembri di non averlo, cari fratelli e sorelle, apriamoci 
alla pace! Accogliamola e riconosciamola, piuttosto che considerarla lontana e impossibile. Prima 
di essere una meta, la pace è una presenza e un cammino. Seppure contrastata sia dentro sia fuori 
di noi, come una piccola fiamma minacciata dalla tempesta, custodiamola senza dimenticare i nomi 
e le storie di chi ce l’ha testimoniata. È un principio che guida e determina le nostre scelte. Anche 
nei luoghi in cui rimangono soltanto macerie e dove la disperazione sembra inevitabile, proprio 
oggi troviamo chi non ha dimenticato la pace. Come la sera di Pasqua Gesù entrò nel luogo dove si 

https://www.vatican.va/content/francesco/it.html


trovavano i discepoli, impauriti e scoraggiati, così la pace di Cristo risorto continua ad attraversare 
porte e barriere con le voci e i volti dei suoi testimoni. È il dono che consente di non dimenticare il 
bene, di riconoscerlo vincitore, di sceglierlo ancora e insieme. 

Una pace disarmata 

Poco prima di essere catturato, in un momento di intensa confidenza, Gesù disse a quelli che erano 
con Lui: «Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi». E subito 
aggiunse: «Non sia turbato il vostro cuore e non abbia timore» (Gv 14,27). Il turbamento e il timore 
potevano riguardare, certo, la violenza che si sarebbe presto abbattuta su di Lui. Più 
profondamente, i Vangeli non nascondono che a sconcertare i discepoli fu la sua risposta non 
violenta: una via che tutti, Pietro per primo, gli contestarono, ma sulla quale fino all’ultimo il 
Maestro chiese di seguirlo. La via di Gesù continua a essere motivo di turbamento e di timore. E 
Lui ripete con fermezza a chi vorrebbe difenderlo: «Rimetti la spada nel fodero» (Gv 18,11; 
cfr Mt 26,52). La pace di Gesù risorto è disarmata, perché disarmata fu la sua lotta, entro precise 
circostanze storiche, politiche, sociali. Di questa novità i cristiani devono farsi, insieme, 
profeticamente testimoni, memori delle tragedie di cui troppe volte si sono resi complici. La 
grande parabola del giudizio universale invita tutti i cristiani ad agire con misericordia in questa 
consapevolezza (cfr Mt 25,31-46). E nel farlo, essi troveranno al loro fianco fratelli e sorelle che, 
per vie diverse, hanno saputo ascoltare il dolore altrui e si sono interiormente liberati dall’inganno 
della violenza. 

Sebbene non siano poche, oggi, le persone col cuore pronto alla pace, un grande senso di impotenza 
le pervade di fronte al corso degli avvenimenti, sempre più incerto. Già Sant’Agostino, in effetti, 
segnalava un particolare paradosso: «Non è difficile possedere la pace. È, al limite, più difficile 
lodarla. Se la vogliamo lodare, abbiamo bisogno di avere capacità che forse ci mancano; andiamo 
in cerca delle idee giuste, soppesiamo le frasi. Se invece la vogliamo avere, essa è lì, a nostra portata 
di mano e possiamo possederla senza alcuna fatica».  

Quando trattiamo la pace come un ideale lontano, finiamo per non considerare scandaloso che la 
si possa negare e che persino si faccia la guerra per raggiungere la pace. Sembrano mancare le idee 
giuste, le frasi soppesate, la capacità di dire che la pace è vicina. Se la pace non è una realtà 
sperimentata e da custodire e da coltivare, l’aggressività si diffonde nella vita domestica e in quella 
pubblica. Nel rapporto fra cittadini e governanti si arriva a considerare una colpa il fatto che non 
ci si prepari abbastanza alla guerra, a reagire agli attacchi, a rispondere alle violenze. Molto al di là 
del principio di legittima difesa, sul piano politico tale logica contrappositiva è il dato più attuale 
in una destabilizzazione planetaria che va assumendo ogni giorno maggiore drammaticità e 
imprevedibilità. Non a caso, i ripetuti appelli a incrementare le spese militari e le scelte che ne 
conseguono sono presentati da molti governanti con la giustificazione della pericolosità altrui. 
Infatti, la forza dissuasiva della potenza, e, in particolare, la deterrenza nucleare, incarnano 
l’irrazionalità di un rapporto tra popoli basato non sul diritto, sulla giustizia e sulla fiducia, ma 
sulla paura e sul dominio della forza.  «In conseguenza – come già scriveva dei suoi tempi San 
Giovanni XXIII – gli esseri umani vivono sotto l’incubo di un uragano che potrebbe scatenarsi ad 
ogni istante con una travolgenza inimmaginabile. Giacché le armi ci sono; e se è difficile 
persuadersi che vi siano persone capaci di assumersi la responsabilità delle distruzioni e dei dolori 
che una guerra causerebbe, non è escluso che un fatto imprevedibile ed incontrollabile possa far 
scoccare la scintilla che metta in moto l’apparato bellico».  

Ebbene, nel corso del 2024 le spese militari a livello mondiale sono aumentate del 9,4% rispetto 
all’anno precedente, confermando la tendenza ininterrotta da dieci anni e raggiungendo la cifra di 
2.718 miliardi di dollari, ovvero il 2,5% del PIL mondiale. Per di più, oggi alle nuove sfide pare si 
voglia rispondere, oltre che con l’enorme sforzo economico per il riarmo, con un riallineamento 
delle politiche educative: invece di una cultura della memoria, che custodisca le consapevolezze 
maturate nel Novecento e non ne dimentichi i milioni di vittime, si promuovono campagne di 

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html


comunicazione e programmi educativi, in scuole e università, così come nei media, che diffondono 
la percezione di minacce e trasmettono una nozione meramente armata di difesa e di sicurezza. 

Tuttavia, «chi ama veramente la pace ama anche i nemici della pace». Così Sant’Agostino 
raccomandava di non distruggere i ponti e di non insistere col registro del rimprovero, preferendo 
la via dell’ascolto e, per quanto possibile, dell’incontro con le ragioni altrui. Sessant’anni fa, 
il Concilio Vaticano II si concludeva nella consapevolezza di un urgente dialogo fra Chiesa e mondo 
contemporaneo. In particolare, la Costituzione Gaudium et spes portava l’attenzione 
sull’evoluzione della pratica bellica: «Il rischio caratteristico della guerra moderna consiste nel 
fatto che essa offre quasi l’occasione a coloro che posseggono le più moderne armi scientifiche di 
compiere tali delitti e, per una certa inesorabile concatenazione, può sospingere le volontà degli 
uomini alle più atroci decisioni. Affinché dunque non debba mai più accadere questo in futuro, i 
vescovi di tutto il mondo, ora riuniti, scongiurano tutti, in modo particolare i governanti e i supremi 
comandanti militari, a voler continuamente considerare, davanti a Dio e davanti all’umanità intera, 
l’enorme peso della loro responsabilità».  

Nel ribadire l’appello dei Padri conciliari e stimando la via del dialogo come la più efficace ad ogni 
livello, constatiamo come l’ulteriore avanzamento tecnologico e l’applicazione in ambito militare 
delle intelligenze artificiali abbiano radicalizzato la tragicità dei conflitti armati. Si va persino 
delineando un processo di deresponsabilizzazione dei leader politici e militari, a motivo del 
crescente “delegare” alle macchine decisioni riguardanti la vita e la morte di persone umane. È una 
spirale distruttiva, senza precedenti, dell’umanesimo giuridico e filosofico su cui poggia e da cui è 
custodita qualsiasi civiltà. Occorre denunciare le enormi concentrazioni di interessi economici e 
finanziari privati che vanno sospingendo gli Stati in questa direzione; ma ciò non basta, se 
contemporaneamente non viene favorito il risveglio delle coscienze e del pensiero critico. 
L’Enciclica Fratelli tutti presenta San Francesco d’Assisi come esempio di un tale risveglio: «In quel 
mondo pieno di torri di guardia e di mura difensive, le città vivevano guerre sanguinose tra 
famiglie potenti, mentre crescevano le zone miserabili delle periferie escluse. Là Francesco 
ricevette dentro di sé la vera pace, si liberò da ogni desiderio di dominio sugli altri, si fece uno degli 
ultimi e cercò di vivere in armonia con tutti». È una storia che vuole continuare in noi, e che 
richiede di unire gli sforzi per contribuire a vicenda a una pace disarmante, una pace che nasce 
dall’apertura e dall’umiltà evangelica. 

Una pace disarmante 

La bontà è disarmante. Forse per questo Dio si è fatto bambino. Il mistero dell’Incarnazione, che 
ha il suo punto di più estremo abbassamento nella discesa agli inferi, comincia nel grembo di una 
giovane madre e si manifesta nella mangiatoia di Betlemme. «Pace in terra» cantano gli angeli, 
annunciando la presenza di un Dio senza difese, dal quale l’umanità può scoprirsi amata soltanto 
prendendosene cura (cfr Lc 2,13-14). Nulla ha la capacità di cambiarci quanto un figlio. E forse è 
proprio il pensiero ai nostri figli, ai bambini e anche a chi è fragile come loro, a trafiggerci il cuore 
(cfr At 2,37). Al riguardo, il mio venerato Predecessore scriveva che «la fragilità umana ha il potere 
di renderci più lucidi rispetto a ciò che dura e a ciò che passa, a ciò che fa vivere e a ciò che uccide. 
Forse per questo tendiamo così spesso a negare i limiti e a sfuggire le persone fragili e ferite: hanno 
il potere di mettere in discussione la direzione che abbiamo scelto, come singoli e come comunità».  

Giovanni XXIII introdusse per primo la prospettiva di un disarmo integrale, che si può affermare 
soltanto attraverso il rinnovamento del cuore e dell’intelligenza. Così scriveva nella Pacem in 
terris: «Occorre riconoscere che l’arresto agli armamenti a scopi bellici, la loro effettiva riduzione, 
e, a maggior ragione, la loro eliminazione sono impossibili o quasi, se nello stesso tempo non si 
procedesse ad un disarmo integrale; se cioè non si smontano anche gli spiriti, adoprandosi 
sinceramente a dissolvere, in essi, la psicosi bellica: il che comporta, a sua volta, che al criterio della 
pace che si regge sull’equilibrio degli armamenti, si sostituisca il principio che la vera pace si può 
costruire soltanto nella vicendevole fiducia. Noi riteniamo che si tratti di un obiettivo che può 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


essere conseguito. Giacché esso è reclamato dalla retta ragione, è desideratissimo, ed è della più 
alta utilità». 

È questo un servizio fondamentale che le religioni devono rendere all’umanità sofferente, 
vigilando sul crescente tentativo di trasformare in armi persino i pensieri e le parole. Le grandi 
tradizioni spirituali, così come il retto uso della ragione, ci fanno andare oltre i legami di sangue o 
etnici, oltre quelle fratellanze che riconoscono solo chi è simile e respingono chi è diverso. Oggi 
vediamo come questo non sia scontato. Purtroppo, fa sempre più parte del panorama 
contemporaneo trascinare le parole della fede nel combattimento politico, benedire il 
nazionalismo e giustificare religiosamente la violenza e la lotta armata. I credenti devono smentire 
attivamente, anzitutto con la vita, queste forme di blasfemia che oscurano il Nome Santo di Dio. 
Perciò, insieme all’azione, è più che mai necessario coltivare la preghiera, la spiritualità, il dialogo 
ecumenico e interreligioso come vie di pace e linguaggi dell’incontro fra tradizioni e culture. In 
tutto il mondo è auspicabile che «ogni comunità diventi una “casa della pace”, dove si impara a 
disinnescare l’ostilità attraverso il dialogo, dove si pratica la giustizia e si custodisce il 
perdono». Oggi più che mai, infatti, occorre mostrare che la pace non è un’utopia, mediante una 
creatività pastorale attenta e generativa. 

D’altra parte, ciò non deve distogliere l’attenzione di tutti dall’importanza della dimensione 
politica. Quanti sono chiamati a responsabilità pubbliche nelle sedi più alte e qualificate, 
«considerino a fondo il problema della ricomposizione pacifica dei rapporti tra le comunità 
politiche su piano mondiale: ricomposizione fondata sulla mutua fiducia, sulla sincerità nelle 
trattative, sulla fedeltà agli impegni assunti. Scrutino il problema fino a individuare il punto donde 
è possibile iniziare l’avvio verso intese leali, durature, feconde». È la via disarmante della 
diplomazia, della mediazione, del diritto internazionale, smentita purtroppo da sempre più 
frequenti violazioni di accordi faticosamente raggiunti, in un contesto che richiederebbe non la 
delegittimazione, ma piuttosto il rafforzamento delle istituzioni sovranazionali. 

Oggi, la giustizia e la dignità umana sono più che mai esposte agli squilibri di potere tra i più forti. 
Come abitare un tempo di destabilizzazione e di conflitti liberandosi dal male? Occorre motivare e 
sostenere ogni iniziativa spirituale, culturale e politica che tenga viva la speranza, contrastando il 
diffondersi di «atteggiamenti fatalistici, come se le dinamiche in atto fossero prodotte da anonime 
forze impersonali e da strutture indipendenti dalla volontà umana». Se infatti «il modo migliore 
per dominare e avanzare senza limiti è seminare la mancanza di speranza e suscitare la sfiducia 
costante, benché mascherata con la difesa di alcuni valori», a una simile strategia va opposto lo 
sviluppo di società civili consapevoli, di forme di associazionismo responsabile, di esperienze di 
partecipazione non violenta, di pratiche di giustizia riparativa su piccola e su larga scala. Lo 
evidenziava già con chiarezza Leone XIII nell’Enciclica Rerum novarum: «Il sentimento della 
propria debolezza spinge l’uomo a voler unire la sua opera all’altrui. La Scrittura dice: È meglio 
essere in due che uno solo; perché due hanno maggior vantaggio nel loro lavoro. Se uno cade, è 
sostenuto dall’altro. Guai a chi è solo; se cade non ha una mano che lo sollevi ( Eccl 4,9-10). E 
altrove: il fratello aiutato dal fratello è simile a una città fortificata ( Prov 18,19)».   

Possa essere questo un frutto del Giubileo della Speranza, che ha sollecitato milioni di esseri umani 
a riscoprirsi pellegrini e ad avviare in sé stessi quel disarmo del cuore, della mente e della vita cui 
Dio non tarderà a rispondere adempiendo le sue promesse: «Egli sarà giudice fra le genti e arbitro 
fra molti popoli. Spezzeranno le loro spade e ne faranno aratri, delle loro lance faranno falci; una 
nazione non alzerà più la spada contro un’altra nazione, non impareranno più l’arte della guerra. 
Casa di Giacobbe, venite, camminiamo nella luce del Signore» (Is 2,4-5). 

LEONE PP. XIV 

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.iubilaeum2025.va/it.html

